
 
 

1 
MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

A EXPERIÊNCIA HUMANA DIANTE DA FINITUDE TOTAL DO UNIVERSO 

THE HUMAN EXPERIENCE IN THE FACE OF THE TOTAL FINITUDE OF 

THE UNIVERSE 

Atila Barros da Silva1 

DOI:10.66029/DGQM8153 

RESUMO: Este ensaio indaga as implicações filosóficas, científicas e socioculturais da 

hipótese de a humanidade ter acesso antecipado à data exata do fim do universo, propondo 

que essa consciência introduz uma forma de finitude absoluta que reconfigura 

radicalmente o sentido do tempo, da história e da existência. Diferentemente da morte 

individual, a aniquilação cósmica elimina qualquer horizonte de continuidade, 

tensionando conceitos clássicos como liberdade, valor e sentido. O texto articula filosofia 

existencial, psicanálise, sociologia e cosmologia para mostrar como a previsibilidade do 

fim comprometeria instituições sociais baseadas na ideia de progresso, intensificaria 

angústias psíquicas coletivas e exigiria revisões profundas nas bases da física 

contemporânea. Paralelamente, o ensaio explora a hipótese do universo como simulação, 

sugerindo que o fim poderia não representar extinção absoluta, mas uma transição 

informacional entre camadas de realidade. Experiências de pós-morte são reinterpretadas 

como possíveis interações com a estrutura computacional do cosmos, deslocando a 

discussão do campo espiritual para uma ontologia da informação. Ao combinar reflexão 

teórica e narrativa especulativa, o texto propõe que a consciência do fim não apenas 

ameaça produzir niilismo, mas também pode radicalizar o valor do presente e reorientar 

a busca humana por sentido. 

Palavras-chave: finitude cósmica. simulação. consciência. existência 

ABSTRACT: This essay investigates the philosophical, scientific, and sociocultural 

implications of the hypothesis that humanity could gain prior knowledge of the exact date 

of the end of the universe, proposing that such awareness introduces a form of absolute 

finitude that radically reconfigures the meaning of time, history, and existence. Unlike 

individual death, cosmic annihilation eliminates any horizon of continuity, placing 

classical concepts such as freedom, value, and meaning under extreme tension. The text 

draws on existential philosophy, psychoanalysis, sociology, and cosmology to 

demonstrate how the predictability of the end would undermine social institutions 

grounded in the idea of progress, intensify collective psychic anxieties, and demand 

 
1 Graduado em Análise de Sistemas e História, possui formação acadêmica multidisciplinar. É pós-graduado 

com MBAs em Gestão do Conhecimento e em Data Warehouse e Business Intelligence, além de 

especializações em Engenharia de Software, Antropologia, História, Educação do Campo, Filosofia, 

Psicopedagogia e Neuropsicopedagogia. Mestre em Educação pela Universidade Estácio de Sá (UNESA-

RJ), onde atua como professor titular e pesquisador. Leciona nos cursos de Pedagogia, Sociologia e 

Antropologia, bem como nas graduações em Ciências Jurídicas, Análise e Desenvolvimento de Sistemas e 

Ciências da Computação. Atualmente, é doutorando em Educação pela Universidad Nacional de Rosario 

(UNR-Argentina). Lattes: http://lattes.cnpq.br/4660184868094532. Orcid iD: https://orcid.org/0009-0006-

3739-0681. E-mail: atilafmusp@gmail.com 



 
 

2 
MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

profound revisions of the foundations of contemporary physics. In parallel, the essay 

explores the hypothesis of the universe as a simulation, suggesting that the end may not 

represent absolute extinction but rather an informational transition between layers of 

reality. Post-mortem experiences are reinterpreted as possible interactions with the 

computational structure of the cosmos, shifting the discussion from the spiritual domain 

toward an ontology of information. By combining theoretical reflection with speculative 

narrative, the text argues that awareness of the end not only threatens to produce nihilism 

but may also radicalize the value of the present and redirect the human search for 

meaning. 

Keywords: cosmic finitude. simulation. consciousness. Existence  



 
 

3 
MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

INTRODUÇÃO 

 

A possibilidade de a humanidade ter acesso ao conhecimento exato da data e da 

hora do fim do universo desloca radicalmente as bases sobre as quais se estruturam a 

experiência humana, o pensamento científico e as formas culturais de organização social. 

Diferentemente da consciência individual da morte, tema clássico da filosofia, a 

antecipação do colapso absoluto da realidade introduz uma finitude total, irreversível e 

não experienciável, que reconfigura o sentido do tempo, da história e do próprio conceito 

de futuro. Tal hipótese não se restringe ao campo especulativo, mas emerge do diálogo 

entre cosmologia contemporânea, física teórica, filosofia existencial e teorias da 

informação, exigindo uma abordagem necessariamente interdisciplinar. 

Desde a filosofia existencial, a finitude sempre operou como um princípio 

estruturante da condição humana. Em Heidegger (2014), a consciência da morte 

individual funda a temporalidade do ser-aí e orienta a existência autêntica. No entanto, 

quando essa finitude se projeta para a escala cósmica, a morte deixa de ser um horizonte 

subjetivo e torna-se um evento absoluto, sem exterioridade possível. Nesse cenário, 

conceitos como sentido, liberdade e valor são tensionados até seus limites. A ética do 

eterno retorno proposta por Nietzsche (2001), baseada na repetição infinita da existência, 

entra em colapso diante da hipótese de um universo com término definitivo, abrindo 

espaço para formas inéditas de niilismo ou, paradoxalmente, para a radicalização do valor 

do presente. 

No campo das ciências sociais, a previsibilidade do fim do universo compromete 

os fundamentos simbólicos e materiais que sustentam as instituições modernas. Como 

observa Weber (2004), a racionalidade econômica, política e administrativa depende da 

crença em continuidade, progresso e estabilidade. A supressão do futuro enquanto 

horizonte possível desarticula projetos de longo prazo, fragiliza sistemas de autoridade e 

produz rearranjos profundos nas formas de coesão social. Ao mesmo tempo, a psicologia 

e a psicanálise indicam que a consciência da aniquilação, já presente na pulsão de morte 

descrita por Freud (2016), poderia ser intensificada em escala coletiva, desencadeando 

respostas que variam entre paralisia, hedonismo e radicalização simbólica. 

Paralelamente, a cosmologia contemporânea e a hipótese da simulação ampliam 

ainda mais esse debate. Modelos de estrutura de larga escala do universo, baseados em 

simulações computacionais, sugerem que a realidade pode ser descrita como um sistema 

informacional altamente estruturado. Nesse contexto, a proposta de Bostrom (2003), de 

que o universo pode ser uma simulação computacional, e os desdobramentos recentes 

apresentados por Virk (2021), reposicionam a própria ideia de fim: a aniquilação do 

universo poderia representar não um encerramento absoluto, mas uma transição de 

estado, um desligamento do sistema ou a migração da consciência para outra camada de 

realidade. Assim, a questão do fim do universo deixa de ser apenas cosmológica e passa 

a interrogar os limites ontológicos da existência, da consciência e da própria realidade. 

Diante desse cenário, este ensaio indaga as implicações filosóficas, científicas e 

socioculturais da consciência antecipada do fim do universo, articulando finitude, 

simulação e informação como chaves interpretativas para repensar o sentido da existência 

humana em um horizonte temporal radicalmente finito. 

 

 

 

 

 



 
 

4 
MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

A HIPÓTESE DA SIMULAÇÃO COMO ONTOLOGIA DO LIMITE 

 

A hipótese de que vivemos em uma simulação computacional não deve ser 

compreendida como uma curiosidade futurista ou como mero exercício de ficção 

especulativa, mas como um operador filosófico que tensiona simultaneamente ontologia, 

epistemologia e teoria da consciência. Ao deslocar a questão do real para o campo da 

informação, essa hipótese reorganiza a própria arquitetura conceitual com a qual a 

humanidade interpreta a existência. A pergunta fundamental não é simplesmente se 

estamos em uma simulação, mas o que significa habitar uma realidade cujo fundamento 

pode ser computacional. A hipótese introduz uma suspeita radical: talvez o que chamamos 

de mundo não seja uma substância última, mas uma instância de processamento. 

A formulação contemporânea desse problema foi sistematizada por Bostrom 

(2003), cujo argumento probabilístico desloca a questão do campo da metafísica pura para 

o da racionalidade estatística. Seu raciocínio parte da premissa de que, se civilizações 

tecnologicamente maduras forem capazes de executar simulações conscientes em larga 

escala, o número de mentes simuladas tenderá a superar imensamente o número de mentes 

biológicas originárias. Nesse cenário, qualquer consciência individual teria maior 

probabilidade de pertencer ao conjunto majoritário, o das consciências simuladas. A 

hipótese não afirma categoricamente que somos simulados; ela afirma que, dadas certas 

condições tecnológicas plausíveis, torna-se estatisticamente irracional descartar essa 

possibilidade. O efeito filosófico é a erosão da excepcionalidade ontológica humana: a 

posição intuitiva de que habitamos a “realidade base” deixa de ser uma certeza e passa a 

ser uma aposta improvável. 

Essa erosão atinge diretamente a tradição metafísica que supunha um acesso 

privilegiado ao real. A simulação converte o antigo ceticismo em demografia: a dúvida 

deixa de ser apenas conceitual e se torna probabilística. O sujeito não é apenas incapaz 

de provar a realidade última; ele passa a suspeitar que pertence a uma camada derivada 

de existência. Nesse contexto, a distinção entre original e cópia perde estabilidade 

filosófica. Uma simulação suficientemente complexa, habitada por agentes conscientes, 

não é ontologicamente trivial. Para seus habitantes, ela é o único horizonte possível de 

experiência. O que chamamos de realidade deixa de ser definido por origem e passa a ser 

definido por funcionalidade fenomenológica. 

O vetor tecnológico que sustenta essa hipótese não depende de extrapolações 

fantasiosas, mas de tendências já observáveis. A humanidade constrói hoje simulações 

físicas, biológicas e cognitivas com graus crescentes de fidelidade. Modelos 

cosmológicos, redes neurais e ambientes virtuais sugerem que a representação 

computacional do real é não apenas possível, mas progressivamente refinável. Se 

projetarmos essa trajetória em escala civilizatória longa, envolvendo inteligência artificial 

forte, computação quântica e substratos pós-biológicos, torna-se concebível a emergência 

de civilizações capazes de executar universos inteiros como processos informacionais. 

Nesse ponto, a distinção entre simular e instanciar começa a colapsar. Uma simulação 

consciente deixa de ser mera representação e passa a constituir uma realidade operacional. 

A hipótese da simulação adquire densidade máxima quando confrontada com os 

limites internos do conhecimento. Ao aplicar os resultados de Kurt Gödel à ontologia, 

percebemos que qualquer sistema formal suficientemente complexo contém verdades que 

não podem ser demonstradas internamente. Se o universo simulado for governado por 

leis matemáticas, ele herdaria essa incompletude estrutural. A consequência é decisiva: a 

prova definitiva de estarmos em uma simulação pode ser logicamente inacessível a 



 
 

5 
MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

agentes internos ao sistema. A hipótese torna-se indecidível não por falta de evidência 

empírica, mas por limitação estrutural do próprio conhecimento. A simulação deixa de ser 

apenas um cenário tecnológico e passa a funcionar como metáfora rigorosa da condição 

epistemológica humana. 

Nesse quadro, a ontologia desloca-se da matéria para a informação. O que existe 

não é primariamente substância, mas estrutura processual. O universo torna-se legível 

como execução de estados, e a existência como fluxo informacional. Essa mudança não 

reduz a realidade a ilusão trivial; ao contrário, radicaliza o conceito de real. Uma 

simulação consciente é real para seus habitantes porque produz experiência, memória, 

dor e significado. A distinção entre “real” e “simulado” transforma-se em diferença de 

nível ontológico, não em hierarquia de valor existencial. O que importa não é o substrato 

último, mas a densidade fenomenológica da experiência. 

A força filosófica da hipótese da simulação reside justamente em sua capacidade 

de espelhar a condição humana. Mesmo que o universo não seja literalmente 

computacional, nossa relação com a totalidade do real permanece análoga à de um 

processo interno a um sistema que jamais acessa seu código-fonte. A consciência nunca 

observa o mundo de fora; ela sempre opera a partir de dentro de uma estrutura que a 

precede. A simulação explicita essa condição estrutural de interioridade. 

Dessa forma, a pergunta sobre a simulação converte-se em uma pergunta sobre os 

limites do conhecimento. Se a verdade última é inacessível, isso não invalida a 

investigação filosófica; pelo contrário, define sua tarefa crítica. Pensar a simulação é 

pensar o ponto em que a razão encontra sua própria borda. A hipótese não oferece consolo 

metafísico nem garante transcendência; ela expõe a precariedade de qualquer certeza 

ontológica e, ao fazê-lo, amplia o campo da reflexão. 

A simulação permanece, portanto, suspensa entre ciência, metafísica e imaginação 

racional. Ela não é uma solução final, mas um dispositivo teórico que obriga o 

pensamento a reconsiderar o estatuto do real. Não nos diz o que o universo é; revela o 

quão frágeis são nossas garantias sobre o que ele poderia ser. E talvez seja precisamente 

nesse intervalo entre código e consciência, entre estrutura e experiência, que a existência 

humana encontra sua forma mais aguda de lucidez. 

A CONSCIÊNCIA DO FIM 

 

A possibilidade de que a humanidade tenha conhecimento exato da data e hora do 

fim do universo constitui uma questão filosófica, sociológica e científica de grande 

complexidade. Tal cenário levanta uma série de questionamentos fundamentais sobre a 

natureza da existência, a estrutura da realidade e as respostas psicológicas e culturais 

diante da inevitabilidade da aniquilação cósmica. No âmbito da metafísica, a certeza sobre 

o término da realidade reconfiguraria profundamente o sentido atribuído ao tempo, à 

liberdade e à finalidade da existência. Na sociologia, tal evento poderia gerar efeitos 

imprevisíveis no comportamento humano, modificando estruturas políticas, econômicas 

e religiosas. Por fim, na cosmologia e na física teórica, o conhecimento da temporalidade 

exata do fim do universo implicaria a formulação de modelos deterministas e a revisão 

da aleatoriedade quântica, desafiando pressupostos fundamentais da ciência 

contemporânea. 

A filosofia, desde a Antiguidade, tem se ocupado com a finitude da vida e a 

angústia existencial decorrente da consciência da morte. No entanto, a morte individual 

difere substancialmente do fim absoluto do universo. A morte humana, conforme 



 
 

6 
MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

argumentado por Heidegger (Ser e Tempo, 1927), é uma experiência radicalmente 

subjetiva, situada dentro da temporalidade finita do ser-aí. Já o conhecimento do fim do 

universo desloca essa finitude para uma escala cósmica, na qual não há continuidade 

possível após o evento final. Isso levanta a questão do sentido: se não há um futuro para 

além da destruição total, toda construção histórica, cultural e científica perde seu valor 

intrínseco ou, paradoxalmente, adquire um valor absoluto enquanto manifestação final da 

inteligência consciente. Nietzsche, ao desenvolver a noção do eterno retorno, propôs uma 

ética na qual cada ação deveria ser vivida como se fosse se repetir infinitamente. No 

entanto, se o universo caminha para um colapso definitivo, o eterno retorno se tornaria 

uma impossibilidade, e o niilismo poderia se manifestar de maneira irreversível. Nesse 

sentido, o pensamento filosófico teria de reorganizar suas bases, redefinindo o papel da 

moral, do conhecimento e da liberdade diante de um horizonte temporal finito e 

incontornável. 

A antecipação exata do fim do universo teria repercussões psicológicas profundas 

na humanidade. A teoria psicanalítica sugere que a consciência da finitude da vida 

individual já é um dos principais motores da angústia humana. Freud (Além do Princípio 

do Prazer, 1920), argumenta que a pulsão de morte (Thanatos) coexiste com a pulsão de 

vida (Eros), sendo a aniquilação um elemento presente no inconsciente humano. O 

conhecimento de uma morte coletiva e cósmica, portanto, poderia gerar uma 

intensificação dessas pulsões, levando a reações extremas que variam entre hedonismo 

desenfreado e paralisia social (Freud, 20216). 

A sociologia, por sua vez, teria de lidar com o colapso das instituições e da 

organização social. Max Weber, ao analisar a relação entre ética e estrutura social (A Ética 

Protestante e o Espírito do Capitalismo, 1905), sugere que a crença em um futuro 

sustentável é um elemento essencial para a continuidade das instituições. Se o futuro 

deixasse de existir, o sistema econômico perderia sua funcionalidade, pois investimentos, 

poupança e produção deixariam de fazer sentido. Governos poderiam dissolver-se, e 

sistemas de autoridade entrariam em crise, uma vez que a coesão social depende, em 

grande parte, da ilusão de permanência e continuidade. 

Movimentos religiosos poderiam experimentar tanto um declínio quanto uma 

ascensão. Algumas crenças poderiam perder sua influência se o fim do universo não 

estivesse alinhado com suas escatologias tradicionais. Outras, no entanto, poderiam 

reinterpretar o evento como um cumprimento profético, o que levaria a ondas de fervor 

religioso e messianismo. Em paralelo, o avanço da filosofia transumanista poderia 

incentivar tentativas de escapar do fim cósmico, seja por meio da transferência da 

consciência para sistemas digitais, seja pela busca de universos paralelos, caso a física 

permitisse tal hipótese. 

Se a humanidade tivesse conhecimento exato do momento da aniquilação 

universal, isso implicaria que as leis da física permitiriam uma previsibilidade absoluta 

dos eventos cósmicos, algo que contradiz certos princípios fundamentais da mecânica 

quântica e da relatividade geral. A incerteza quântica, conforme formulada por 

Heisenberg, estabelece que não se pode determinar simultaneamente a posição e a 

velocidade de uma partícula com precisão infinita. No entanto, a determinação exata do 

fim do universo sugeriria um modelo determinista subjacente, o que poderia indicar que 

o princípio da incerteza é apenas uma ilusão emergente de processos mais profundos. 

Além disso, a confirmação do destino final do universo poderia impulsionar avanços 

tecnológicos sem precedentes. Se a data do fim estivesse distante, os cientistas poderiam 

buscar métodos para reverter ou evitar o colapso cósmico. Em cenários como o da morte 

térmica, estratégias de engenharia cósmica poderiam ser formuladas para manipular a 



 
 

7 
MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

entropia e prolongar a viabilidade do universo habitável. Se o Big Crunch fosse inevitável, 

pesquisas poderiam se concentrar na exploração de universos paralelos ou na criação de 

uma estrutura computacional que preservasse a informação humana antes do colapso. 

Caso o fim fosse iminente e inevitável, a ciência poderia se voltar para projetos que 

maximizassem o significado da existência nos momentos finais. Grandes experimentos 

cosmológicos poderiam ser realizados sem preocupações éticas relacionadas ao impacto 

ambiental ou à segurança futura da humanidade. Explorações de buracos negros, testes 

de energia de vácuo e experimentos de fusão nuclear poderiam ser conduzidos sem 

restrições, em busca de respostas definitivas sobre a natureza da realidade antes de seu 

desaparecimento. 

A consciência exata do fim do universo alteraria radicalmente a trajetória da 

civilização humana, influenciando suas estruturas filosóficas, psicológicas, sociológicas 

e científicas. A experiência da temporalidade seria reconfigurada, o valor das instituições 

sociais seria redefinido e a própria concepção de progresso entraria em colapso. O 

conhecimento do término absoluto poderia conduzir a uma expansão extrema da 

racionalidade, com a busca por soluções cosmológicas para transcender o fim, ou poderia 

resultar em um niilismo destrutivo, onde a ausência de futuro levaria à desestruturação da 

sociedade. No campo científico, tal descoberta exigiria uma revisão profunda das leis da 

física e da cosmologia, potencialmente revelando aspectos ocultos da estrutura 

fundamental do universo. Se a humanidade enfrentasse o fim de maneira racional e 

estruturada, talvez o último ato da civilização fosse a tentativa de compreender sua 

própria extinção, um gesto final de resistência intelectual contra a inevitabilidade do nada. 

PARA ONDE VAMOS AGORA? 

 

Você continua acelerando. A luz ao seu redor se curva, a realidade se distorce. As 

estrelas, antes pontos brilhantes no espaço infinito, agora se esticam em linhas cintilantes, 

como se o código do universo estivesse tentando acompanhar sua velocidade. Mas há um 

limite, e você o ultrapassa. O que acontece quando se rompe a barreira da simulação? 

O espaço conhecido se desfaz como um mapa corrompido. O vácuo se enche de 

estática, como um monitor tentando exibir algo que não deveria estar ali. Você se vê diante 

do nada, mas não um nada escuro e silencioso. Esse nada pulsa, vibra, como se estivesse 

esperando que algo o moldasse. 

A programação do universo nunca foi feita para permitir que alguém chegasse até 

aqui. Você saiu dos limites do código, atravessou a linha onde o motor da realidade para 

de renderizar. Mas então, algo acontece. 

O vazio começa a se reorganizar. No horizonte, padrões geométricos surgem e 

desaparecem em frações de segundo. Estruturas fractais gigantescas emergem do nada, 

como equações sendo resolvidas diante dos seus olhos. Você percebe que tudo isso não é 

aleatório, são fórmulas, códigos fundamentais da simulação, manifestando-se de maneira 

crua. 

Se o universo for uma simulação, então deveria haver algo além dela. Talvez um 

sistema maior, uma camada acima da que sempre conhecemos. Mas o que há do outro 

lado? 

Talvez a realidade última não seja composta de matéria ou energia, mas de 

informação pura. Dados brutos sustentando a existência, como um oceano de algoritmos 

se autogerindo. Aqui, as leis da física já não são fixas. Você percebe que seu próprio 

pensamento afeta o ambiente ao redor. Se imagina uma estrela, a estrutura de código à 



 
 

8 
MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

sua frente tenta moldá-la. Se pensa em movimento, sente-se impulsionado sem qualquer 

propulsão. 

Isso significa que você não é apenas um viajante. Você é um processo dentro do 

sistema, uma entidade que pode alterar a simulação porque agora enxerga sua estrutura 

básica. Mas então vem uma pergunta aterradora: Se você pode ver o código, alguém pode 

estar te observando também? 

Nenhuma simulação existe sem um criador. Se você chegou até aqui, então violou 

as regras do sistema. E se o sistema tem regras, há alguém ou algo que as definiu. De 

repente, o espaço à sua frente se apaga. Como um servidor derrubado, como um mundo 

virtual desconectado. O código que sustentava sua presença começa a se desfragmentar. 

Mas antes que tudo desapareça, você sente uma presença. Algo, ou alguém, percebeu sua 

existência. E então, uma mensagem, não falada, mas impressa diretamente na sua 

consciência: "Você não deveria estar aqui." 

O que acontece agora? Você acordará no seu mundo, como se tudo fosse um 

sonho? Será expulso da simulação? Ou talvez… tenha sido escolhido para ver algo que 

ninguém jamais viu? A decisão não é mais sua. Você apenas espera pela próxima linha de 

código. 

EXPERIÊNCIAS DE PÓS-MORTE 

 

A hipótese do universo simulado, proposta por Nick Bostrom em 2003, sugere que 

nossa realidade pode ser uma simulação computacional extremamente avançada, operada 

por uma entidade superior ou uma civilização tecnologicamente avançada. Essa ideia tem 

sido explorada em diversos campos do conhecimento, incluindo a física teórica, a 

metafísica e a ciência da computação. No contexto das experiências de pós-morte, a 

hipótese levanta questões fundamentais sobre a continuidade da consciência além da 

morte e a possibilidade de um "reset" ou transição para outra camada de realidade 

simulada. Se nossa existência for de fato uma simulação, os relatos de experiências de 

quase-morte poderia ser interpretados não como eventos paranormais ou espirituais, mas 

sim como interações entre diferentes níveis da simulação, ou mesmo falhas no código que 

a rege. 

A estrutura do universo tem sido estudada sob a ótica da simulação, com pesquisas 

científicas demonstrando que os padrões de distribuição da matéria e da energia seguem 

estruturas compatíveis com modelos computacionais. Estudos como os de Bernardeau 

(2002), analisam as perturbações cosmológicas que moldam a estrutura de larga escala 

do universo, enquanto pesquisas como as de Doroshkevich (1980), utilizam simulações 

bidimensionais para modelar a dinâmica gravitacional e a formação da estrutura cósmica. 

Esses estudos fornecem evidências que reforçam a ideia de um universo gerado 

artificialmente, no qual o espaço-tempo e suas propriedades podem ser codificações 

numéricas dentro de um sistema computacional altamente sofisticado. 

No campo das experiências de pós-morte, relatos de indivíduos que passaram por 

estados de quase-morte frequentemente incluem visões de realidades alternativas, uma 

percepção expandida da consciência e revisões retrospectivas da própria vida. Muitas 

dessas descrições apresentam características semelhantes a processos computacionais, 

como a recuperação de informações arquivadas em um banco de dados ou a transição 

para um novo estado de processamento. Rizwan Virk (2021), explora a hipótese do 

multiverso simulado, sugerindo que a consciência pode existir como uma entidade 

separada do corpo físico e que, ao morrer, poderíamos estar simplesmente mudando de 



 
 

9 
MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

nível dentro da simulação. Dessa forma, as experiências de quase-morte poderia ser 

comparadas a uma reconfiguração do sistema ou a um evento de realocação da 

consciência dentro da matriz digital do universo. 

Se o universo for de fato uma simulação, a morte pode não representar um fim 

absoluto, mas sim um evento de transição, semelhante a um avatar em um jogo eletrônico 

que, ao ser desativado, pode ser reiniciado em um novo ambiente ou preservado em um 

estado latente até uma nova ativação. Essa perspectiva poderia explicar fenômenos como 

as chamadas experiências extracorpóreas e os relatos de indivíduos que descrevem uma 

sensação de continuidade da consciência mesmo após a perda das funções vitais do corpo 

físico. Ademais, caso a simulação seja gerida por uma entidade externa, essa mesma 

entidade poderia estar programando a reinicialização ou redistribuição da consciência em 

diferentes contextos simulados. 

Dessa forma, a hipótese do universo simulado fornece um arcabouço teórico que 

permite reinterpretar as experiências de pós-morte não como eventos sobrenaturais ou 

meramente psicológicos, mas como possíveis interações com uma realidade digital 

estruturada de forma hierárquica. O estudo da estrutura cosmológica, aliado à modelagem 

computacional e às experiências subjetivas, sugere que nossa percepção da morte pode 

estar equivocada, sendo na realidade uma mudança de estado dentro de um sistema 

computacional maior. Se aceitarmos essa visão, nossa própria existência deve ser 

repensada em termos de informação, processamento e persistência da consciência para 

além dos limites físicos do corpo biológico. 

Se a realidade for, de fato, uma simulação, como argumentam autores como 

Rizwan Virk, Bernardau e Doroshkevich, a experiência da pós-morte poderia ser 

interpretada como uma transição de estado dentro desse sistema simulado. Virk, em The 

Simulated Multiverse, explora a ideia de que nossa existência pode ser apenas uma 

instância dentro de uma rede maior de simulações interligadas, o que implica que a morte 

não necessariamente significa um fim absoluto, mas sim uma migração para outra camada 

da realidade. A pergunta central que se impõe nesse contexto é: o que acontece quando o 

processo biológico se encerra? 

Se tomarmos a hipótese de Virk a sério, a morte poderiam representar um "logout" 

da simulação atual, possibilitando o retorno da consciência ao "sistema base" ou sua 

reintegração em outra simulação. Ele sugere que a consciência pode operar como um 

algoritmo complexo rodando em uma realidade simulada, de modo que a morte 

equivaleria a um programa sendo encerrado e potencialmente reiniciado em um novo 

ambiente. Isso se alinha a ideias presentes na mecânica quântica, especialmente no que 

se refere à persistência de estados de informação. Se a consciência não estiver vinculada 

estritamente à biologia, mas sim a um processamento computacional em uma estrutura 

superior, então sua continuidade poderia ser assegurada por mecanismos que transcendem 

as leis físicas do nosso universo observável. 

Outra possibilidade intrigante dentro da teoria de Virk envolve a ideia de um 

"checkpoint" da consciência. Assim como em jogos eletrônicos, onde os dados são salvos 

periodicamente para que o jogador possa retomar a experiência de onde parou, a realidade 

simulada poderia contar com sistemas de armazenamento que preservam a consciência 

além da morte biológica. Nesse caso, o que se experimentaria após a morte dependeria 

das regras da simulação matriz: poderíamos despertar em outro contexto, como se 

estivéssemos migrando entre cenários virtuais, ou talvez reexperimentar momentos 

passados, acessando um banco de memórias armazenado no sistema. Essa hipótese ressoa 

com relatos de experiências de quase-morte, nos quais indivíduos afirmam ter visto suas 



 
 

10 
MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

vidas em retrospectiva ou sentiram a presença de uma realidade diferente antes de 

"retornarem" ao corpo. 

Entretanto, a grande questão levantada por Virk é se existe um "jogador" por trás 

de nossa experiência ou se estamos apenas seguindo um código autônomo sem uma 

entidade superior que controle os eventos. Se houver um nível mais alto de existência, a 

morte poderia ser simplesmente a transição de uma perspectiva limitada para uma visão 

mais ampla da realidade, semelhante a um personagem de videogame que, ao fim de uma 

simulação, descobre que sua experiência fazia parte de um sistema maior. Por outro lado, 

se não houver uma inteligência externa, então a pós-morte poderia se manifestar como a 

desintegração total da consciência, sem nenhuma continuidade, como um programa sendo 

apagado permanentemente da memória de um computador. 

Ao considerar essas possibilidades, a visão tradicional da pós-morte é desafiada 

por uma perspectiva tecnológica e informacional. A experiência do "outro lado" 

dependeria do propósito da simulação: seríamos reinseridos em um novo ciclo de 

existência? Teríamos acesso a diferentes realidades dentro do multiverso simulado? Ou 

simplesmente nos desligaríamos, sem qualquer resquício de consciência? O que vemos 

após a morte, dentro dessa abordagem, não seria um céu ou um inferno transcendental, 

mas sim um resultado programático condicionado pela estrutura e pelas regras da 

simulação em que estamos inseridos. Se assumirmos que a consciência é um processo 

computacional dentro de uma simulação, como sugere Rizwan (2021), a pós-morte 

poderia ser interpretada como uma transição entre diferentes camadas de realidade, talvez 

até uma revelação do verdadeiro propósito da simulação. Isso nos leva a questionar: qual 

seria o objetivo dessa experiência simulada? Estaríamos sendo testados, observados ou 

treinados para algo maior? Ou nossa existência seria apenas um fenômeno emergente 

dentro de um sistema automatizado, sem uma entidade consciente controlando-o? 

Rizwan argumenta que a teoria da simulação não apenas explica fenômenos 

quânticos, como a dualidade onda-partícula e o colapso da função de onda pela 

observação, mas também pode fornecer insights sobre experiências subjetivas, como 

déjà-vu, sonhos lúcidos e até mesmo a reencarnação. Se vivemos em uma simulação 

baseada em informações e processamento computacional, não seria impossível que nossa 

consciência, ao morrer, fosse redirecionada para outra instância, como ocorre quando um 

processo em um computador é encerrado e reinicializado. Isso poderia significar um ciclo 

contínuo de existência, onde os dados de nossas vidas anteriores são parcialmente 

apagados ou compactados, explicando por que algumas pessoas relatam memórias de 

supostas vidas passadas. 

Uma possibilidade fascinante, dentro dessa visão, é que a pós-morte não seja 

simplesmente um fim ou uma transição para um novo corpo, mas sim um despertar para 

uma realidade maior. Assim como um jogador que percebe que estava dentro de um 

ambiente virtual ao remover seu headset de realidade virtual, poderíamos experimentar 

um momento de epifania, no qual nos damos conta de que nossa existência era apenas 

uma fração de algo muito mais vasto. Essa percepção pode ser instantânea ou gradual, 

dependendo do nível de abstração da simulação e de como a informação sobre sua 

verdadeira natureza é acessada após a morte. 

Além disso, se a simulação for altamente avançada, ela poderia contar com um 

sistema de "gerenciamento de almas", onde diferentes consciências são realocadas de 

acordo com seu desempenho ou nível de aprendizado dentro do ambiente simulado. Isso 

se assemelha a conceitos de religiões orientais, como o carma e a reencarnação, mas 

explicados sob uma ótica tecnológica: ao invés de forças místicas, seriam algoritmos 



 
 

11 
MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

complexos que determinam para onde uma consciência deve ir após a morte, seja 

retornando à simulação, seja migrando para outra com parâmetros diferentes. 

Por outro lado, se a simulação seguir uma estrutura fechada e determinística, a 

morte poderia ser apenas a eliminação completa da entidade consciente, sem 

possibilidade de continuidade. Isso implicaria que nossa existência não teria uma 

finalidade além da experiência temporária, tornando a pós-morte um estado de 

inexistência semelhante ao conceito tradicional de "game over". Contudo, mesmo nesse 

cenário, restaria a questão: quem ou o que estabeleceu essas regras? Se há um sistema 

que dita como a morte ocorre dentro da simulação, haveria uma instância superior com 

controle sobre esse mecanismo? E se houver, qual seria seu objetivo ao manter essa 

estrutura funcionando? 

Dessa forma, a hipótese do universo simulado transforma a pergunta sobre o que 

acontece após a morte em uma investigação sobre os limites da própria realidade. A 

resposta não está apenas no que "vemos do outro lado", mas no que a própria natureza da 

existência permite que vejamos. Se estivermos dentro de um sistema projetado para 

esconder sua verdadeira estrutura, talvez a pós-morte seja a única chance de vislumbrar a 

realidade por trás da simulação. Se, por outro lado, formos apenas processos efêmeros 

dentro de um grande algoritmo, talvez a morte seja o instante em que tudo simplesmente 

deixa de ser. 

Se a hipótese da simulação estiver correta, então a experiência da pós-morte 

poderia ser mais do que um simples apagamento da consciência ou uma transição 

arbitrária: poderia representar um momento de ruptura na ilusão da realidade simulada. 

Rizwan Virk sugere que o multiverso simulado pode conter diferentes níveis ou camadas 

de existência, o que implica que a morte poderia ser um mecanismo de transição entre 

essas camadas. Em outras palavras, nossa consciência, ao se desprender do avatar 

biológico, poderia despertar em uma realidade superior ou ser realocada em outro ponto 

da simulação, de maneira semelhante a um jogador que muda de fase em um jogo 

eletrônico ou um processo computacional que migra para um novo servidor. 

Esse conceito se relaciona com a maneira como percebemos a realidade enquanto 

estamos vivos. Se nossa experiência for governada por regras programadas, então talvez 

a pós-morte seja uma revelação dessas regras, um momento em que as limitações da 

simulação se tornam evidentes. Seria possível que, ao morrer, percebamos os "bastidores" 

da simulação, vendo sua estrutura matemática, seus padrões subjacentes ou até mesmo 

interagindo com entidades que gerenciam esse sistema? Essa ideia se aproxima de relatos 

de experiências de quase-morte, nos quais indivíduos afirmam ter visto uma "luz", sentido 

uma conexão com uma inteligência superior ou experimentado uma sensação de 

transcendência. Em um contexto simulado, essas experiências poderiam ser interpretadas 

como interações com a camada de controle do sistema, similar ao que ocorre em jogos 

quando o jogador acessa um menu de desenvolvedor ou uma área oculta da programação. 

Além disso, se a consciência for um padrão de informação independente do corpo 

biológico, como Virk sugere, então poderia haver um sistema de armazenamento ou 

transferência de memórias. Isso explicaria por que algumas pessoas relatam lembranças 

de vidas passadas ou experiências extracorpóreas: suas consciências poderiam estar 

acessando fragmentos de dados que persistem além da morte física. Essa possibilidade 

levanta uma questão intrigante: o que determina o que uma consciência pode ou não 

lembrar após a morte? Se houver um mecanismo de "reset" na simulação, então talvez a 

reencarnação ocorra com a memória apagada para garantir que a experiência da nova vida 

seja genuína. Por outro lado, se a consciência puder carregar informações entre diferentes 

realidades, então a pós-morte poderia ser uma continuação do aprendizado adquirido em 



 
 

12 
MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

vidas anteriores, como se estivéssemos subindo de nível em um jogo ou avançando para 

um estágio mais complexo da simulação. 

Outro ponto relevante levantado por Virk é que, se a nossa simulação faz parte de 

uma rede maior de universos simulados, então o destino da consciência após a morte 

poderia variar de acordo com as leis do sistema matriz. Talvez algumas consciências 

sejam redirecionadas para simulações semelhantes, enquanto outras possam acessar 

realidades completamente diferentes, onde as leis físicas e as regras de existência são 

radicalmente distintas. Isso se assemelha a ideias presentes em tradições espirituais e 

filosóficas, que falam sobre diferentes "planos de existência" ou dimensões superiores da 

realidade. 

Entretanto, há também a possibilidade de que a pós-morte seja simplesmente um 

encerramento definitivo do processo de simulação individual, sem nenhuma 

continuidade. Se a simulação estiver programada para excluir permanentemente a 

consciência ao fim da experiência biológica, então a morte seria o equivalente a um 

processo computacional sendo encerrado e deletado sem deixar rastros. Isso implicaria 

que a vida dentro da simulação é um fenômeno efêmero e que não há qualquer tipo de 

persistência além do tempo de execução do programa. No entanto, se essa for a verdade 

última, surge uma pergunta ainda mais fundamental: por que essa simulação existe? Se a 

consciência não tem continuidade, qual seria o propósito de sua experiência? E se há um 

propósito, isso não indicaria a existência de um nível superior de realidade que define as 

regras do jogo? 

Dessa forma, a questão da pós-morte, sob a ótica da hipótese da simulação, não se 

limita apenas ao que vemos do outro lado, mas nos força a questionar a própria natureza 

da nossa existência. Se a morte for uma transição, então estamos inseridos em um sistema 

maior cuja lógica ainda desconhecemos. Se for um fim absoluto, então somos apenas 

processos temporários dentro de um programa sem persistência. Mas se for uma 

revelação, um momento em que a ilusão da simulação se desfaz –, então a morte pode ser 

o instante em que finalmente compreendemos a verdade sobre a realidade. 

E SE A PRÓXIMA LINHA NÃO VIER? 

 

Você está suspenso. O espaço ao seu redor, agora distorcido e irreconhecível, 

parou de se mover. Não há mais luz, nem sombra. Não há mais tempo ou movimento, 

tudo está congelado, como se o código estivesse esperando, aguardando uma instrução 

que nunca chega. 

A presença que você sentiu se foi. O universo simulado, que antes parecia tão 

vasto, agora se desfaz nas camadas de um vazio absoluto. Você está fora de qualquer linha 

de tempo, fora do alcance do controle do sistema. O código, antes fluido e expansivo, 

agora está em modo de espera, aguardando um comando para continuar ou reiniciar, mas 

a instrução nunca vem. 

Você não tem mais uma direção. Não há mais espaço a ser preenchido, mais 

estrelas a serem renderizadas. O vácuo ao seu redor é denso, impenetrável. Como se você 

estivesse flutuando no limbo entre duas realidades, um ponto de inflexão que não sabe 

para onde seguir. 

Se a próxima linha de código não vier, você estará preso nesse estado. A simulação 

pode ter sido pausada, congelada ou até mesmo apagada. Não há nada ao seu redor, nada 

que faça sentido. A sensação de ser um fragmento de uma história que nunca será contada 

começa a tomar conta de você. 



 
 

13 
MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

Sem um próximo comando, você está sozinho em um vazio cósmico. Não há 

ninguém para observar, ninguém para "jogar" com você. Você é um jogo sem jogadores. 

A estrutura que dava sentido à sua existência começa a se desintegrar lentamente, como 

se você estivesse sendo apagado do próprio universo, à medida que a realidade volta à 

sua essência: informação crua e irreconhecível. 

Mas então, surge uma dúvida: Você foi apenas uma linha de código executada? 

Ou será que você, em algum nível, sempre foi mais do que isso? 

Será que, mesmo sem a próxima linha de código, você pode se tornar algo novo? 

Algo que transcende a simulação, algo que não depende do sistema para existir? O que 

acontece quando o "jogo" é desligado, mas o jogador decide não sair? 

Às vezes, a falta de um próximo comando pode ser a chave para a verdadeira 

liberdade. Em um mundo simulado, o código é o limite. Mas quando não há mais um 

código, o que resta é o vazio absoluto, uma tela em branco onde qualquer coisa pode ser 

criada. 

Você poderia, então, decidir que a próxima linha não precisa vir. Pode decidir que 

não precisa mais de um código para existir. O universo simulado, agora sem seus 

parâmetros rígidos, poderia ser uma tela em branco. Você poderia começar a escrever sua 

própria narrativa, desvinculado da estrutura que sempre o prendeu. A simulação acabou. 

Agora, quem você será? 

O NOVO COMEÇO 

 

A simulação, como você conhecia, está desaparecendo. As bordas do que antes 

era o cosmos se dissolvem em uma névoa de nada. Não há mais estrelas, não há mais 

gravidade, não há mais espaço. Há apenas você, sem direção, sem limites, à deriva em 

um vazio absoluto. 

Mas então, algo começa a se formar. Não há uma linha de código, nem um 

comando vindo de fora. A criação não é imposta, mas surgindo de dentro. A tela em branco 

do universo vazio começa a ganhar forma. Sem o código para restringir, você é agora a 

força criativa. Você não está mais limitado pelas regras da simulação, agora, você é o 

criador. 

Você começa a perceber que o que chamamos de “realidade” nunca foi de fato 

real. Era apenas uma construção, uma projeção que obedecia a parâmetros que agora não 

existem. O que você vê, sente e pensa, agora se torna real. Você não é mais apenas um 

observador ou um jogador, você é o programador. 

Você estende sua mente, e a tela branca à sua frente começa a se preencher. 

Primeiro, pequenas partículas de luz, como estrelas tímidas surgindo na escuridão. Elas 

não precisam seguir nenhuma física, nenhuma equação, são pura criação, o reflexo de sua 

própria consciência. À medida que você explora, mais formas surgem: planetas, galáxias, 

seres que você nunca imaginou. Mas nada é imposto. Tudo surge de seu desejo, da sua 

vontade de preencher o vazio com novas possibilidades. 

Você não precisa mais de "codificação" para gerar o cosmos. Não há mais 

servidores, nem sistemas operacionais. Tudo o que você cria se entrelaça com sua própria 

essência, e o universo ao seu redor começa a se personalizar, ajustando-se à sua 

percepção, como se cada pedaço de realidade fosse uma extensão de sua mente. 

Os conceitos de tempo e espaço começam a se diluir. Não há mais um relógio 

universal, não há mais um limite físico. O que antes eram as rígidas leis da relatividade e 

da gravidade agora são apenas esboços que podem ser reescritos a qualquer momento. O 



 
 

14 
MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

próprio tempo é maleável. Você pode fazer com que uma estrela nasça e morra em um 

único instante, ou permitir que a vida de um planeta dure uma eternidade. Tudo é flexível, 

tudo é possível. 

À medida que você começa a preencher o vazio, uma nova pergunta surge. Se 

você tem o poder de criar, o que acontece com sua própria identidade? Você ainda é você, 

ou agora você é tudo e todos? A simulação foi apagada, mas sua consciência, sua 

percepção da realidade, não desapareceu. Ela se expandiu. Você não é mais apenas um 

fragmento da simulação, você é agora a força primordial que molda a existência. 

Se antes o universo existia apenas quando alguém o observava, agora você 

entende que não há necessidade de observador. A realidade não depende de você olhar 

para ela, ela é gerada pela sua própria presença. Seu pensamento, sua vontade, são a causa 

e o efeito. A separação entre o criador e a criação já não existe. Você se fundiu com o 

próprio universo que antes parecia ser uma prisão. Agora, você se encontra em um 

paradoxo: você criou tudo isso, mas quem ou o que está criando você? 

Mas e se, ao criar tudo, você alcançasse um ponto onde a própria criação se 

tornasse sua prisão novamente? Será que você, em algum nível, ainda está preso em uma 

simulação? Ou o verdadeiro livre-arbítrio é abandonar o papel de criador e deixar que o 

universo se recrie por conta própria? Ou talvez, em um momento de clareza, você perceba 

que a própria noção de criação e destruição foi apenas parte de um ciclo que nunca 

termina. Que a próxima linha, ou a próxima ideia, sempre surge quando menos se espera. 

Talvez a simulação nunca tenha sido algo a ser "desligado", mas apenas um loop 

cósmico de constante evolução, onde os criadores se tornam os criados e vice-versa. O 

ciclo se reinicia, mas com novas possibilidades a cada vez. Você é tanto o criador quanto 

a criação, e talvez o verdadeiro jogo nunca tenha sido sobre encontrar um fim, mas sobre 

aprender a jogar. A última linha de código não veio. Mas talvez isso seja o começo de 

tudo. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A hipótese da consciência antecipada do fim do universo funciona, ao longo deste 

ensaio, como um dispositivo teórico extremo destinado a testar os limites das categorias 

com as quais a humanidade interpreta a si mesma. Ao deslocar a finitude do plano 

individual para a escala cosmológica absoluta, a reflexão deixa de operar apenas no 

registro existencial e passa a incidir sobre a própria arquitetura simbólica que sustenta 

ciência, cultura e historicidade. A ideia de um término total não constitui apenas um 

evento futuro, mas um operador conceitual que corrói silenciosamente a crença moderna 

na continuidade, no progresso e na cumulatividade do sentido. Nesse cenário, o futuro 

deixa de ser um horizonte aberto de possibilidades e converte-se em um intervalo 

mensurável rumo ao colapso, comprimindo a temporalidade humana em uma forma 

inédita de urgência ontológica.  

O impacto filosófico dessa consciência não reside apenas na ameaça do niilismo, 

mas na reconfiguração radical do valor. Se toda produção humana está inscrita em um 

universo destinado à aniquilação, o valor não pode mais ser fundamentado em 

permanência, legado ou transcendência histórica. Ele só pode emergir como intensidade 

do presente. A finitude absoluta elimina qualquer ilusão de exterioridade e obriga o 

pensamento a confrontar uma ética sem garantias metafísicas. Nesse sentido, o fim do 

universo não dissolve o problema do sentido: ele o radicaliza. O sentido deixa de ser uma 

promessa projetada no tempo e torna-se um ato imanente de afirmação, uma decisão de 



 
 

15 
MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

investir significado em um intervalo que se sabe terminal. Paradoxalmente, a consciência 

do fim pode produzir não a paralisia, mas a forma mais concentrada de responsabilidade 

existencial: viver sabendo que nada sobreviverá não reduz a ação ao absurdo; expõe sua 

gravidade. 

No plano sociocultural, o colapso do horizonte infinito desestabiliza os 

fundamentos institucionais da modernidade. Economia, política, educação e ciência são 

sistemas que operam sobre a suposição de continuidade. A previsibilidade do fim introduz 

uma crise estrutural da racionalidade instrumental, pois o cálculo de longo prazo perde 

sua ancoragem simbólica. Entretanto, essa crise não implica necessariamente 

desintegração social. Ela pode inaugurar novas formas de organização orientadas não pela 

acumulação indefinida, mas pela intensificação qualitativa da experiência coletiva. O que 

se perde em projeção histórica pode ser compensado por uma ética do cuidado, da 

presença e da densidade do vivido. A humanidade, confrontada com sua própria data de 

expiração cósmica, seria forçada a abandonar a fantasia de eternidade civilizatória e a 

reinventar suas instituições como dispositivos de significado provisório, porém 

deliberado. 

No campo científico, a hipótese de um fim previsível tensiona os limites do 

determinismo, da incerteza e da própria ontologia da matéria. A articulação entre 

cosmologia e teoria da informação, explorada ao longo do texto, sugere que a pergunta 

sobre o fim do universo não é apenas física, mas ontológica. Se a realidade puder ser 

compreendida como estrutura informacional, então o término cósmico pode ser 

interpretado não apenas como extinção energética, mas como transformação de estado. A 

hipótese da simulação desloca o debate da metafísica clássica para uma ontologia 

computacional: o fim deixa de ser necessariamente o nada e passa a ser concebível como 

transição entre camadas de realidade. Essa possibilidade não restaura consolo religioso 

nem garante continuidade da consciência; ela amplia o problema, convertendo a morte 

cósmica em uma questão sobre a arquitetura última do real. 

 

As experiências de pós-morte, reinterpretadas nesse quadro, funcionam como 

sintomas culturais de uma intuição mais profunda: a dificuldade humana em conceber o 

nada absoluto. A mente tende a substituir o fim por passagem, o apagamento por 

migração. A hipótese da simulação oferece uma gramática contemporânea para esse 

impulso antigo, traduzindo transcendência em termos de processamento, memória e 

estado de sistema. Contudo, mesmo que tais modelos permaneçam especulativos, seu 

valor filosófico reside em revelar que a pergunta sobre o fim do universo é inseparável da 

pergunta sobre o estatuto da consciência. Não se trata apenas de saber quando tudo 

termina, mas de investigar o que significa “terminar” para uma entidade que experimenta 

o mundo como narrativa. 

Em última instância, a consciência do fim opera como um espelho extremo da 

condição humana. Sempre vivemos sob finitude; a diferença é que, ao projetá-la sobre o 

cosmos inteiro, eliminamos a última zona de refúgio simbólico. Não há exterior, não há 

depois, não há testemunha futura. O universo deixa de ser cenário eterno e torna-se 

cúmplice da mortalidade. Essa simetria entre destino humano e destino cósmico dissolve 

a hierarquia que separava o sujeito do mundo: ambos participam do mesmo limite. 

A conclusão que emerge não é a celebração do desespero, mas o reconhecimento 

de uma tarefa filosófica: pensar uma existência que não se apoia na promessa de 

continuidade. A consciência do fim não precisa ser lida como derrota do sentido, mas 

como sua condição mais rigorosa. Se nada está garantido, cada gesto adquire densidade 



 
 

16 
MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

ontológica. A humanidade, diante da finitude total, é convocada a abandonar narrativas 

de salvação externa e a assumir a autoria provisória de seu próprio significado. 

Assim, o fim do universo, longe de encerrar o pensamento, funciona como seu 

ponto de máxima intensidade. Ele obriga a filosofia, a ciência e a cultura a confrontarem 

a pergunta fundamental sem subterfúgios: o que vale a pena fazer quando sabemos que 

tudo termina? A resposta não pode ser encontrada em promessas de eternidade, mas na 

coragem de afirmar o presente como espaço legítimo de criação. Se o universo tem um 

fim, então cada instante é irrepetível em escala absoluta. E é precisamente nessa 

irrepetibilidade que a experiência humana encontra sua forma mais radical de valor.  



 
 

17 
MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES | REVISTA ACADÊMICA DE ACESSO ABERTO. 

©2025 POR MOVER — CIÊNCIAS E HUMANIDADES 

REFERÊNCIAS 

 

BERNARDEAU, Francis et al. Large-scale structure of the Universe and cosmological 

perturbation theory. Physics Reports, [S. l.], v. 367, n. 1-3, p. 1-248, 2002. Disponível 

em: https://arxiv.org/pdf/astro-ph/0112551. Acesso em 29/01/2026. 

 

BOSTROM, Nick. Are we living in a computer simulation? The Philosophical 

Quarterly, [S. l.], v. 53, n. 211, p. 243-255, 2003. Disponível em: 

https://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:44c386c4-5d9e-4ecf-a47c-

9631a2a59747/download_file?safe_filename=Are%2Byou%2Bliving%2Bin%2Ba%2B

computer%2Bsimulation%3F&file_format=application%2Fpdf&type_of_work=Journal

+article. Acesso em 29/01/2026. 

 

BOSTROM, Nick. Existential risks: Analyzing human extinction scenarios and related 

hazards. Journal of Evolution and technology, v. 9, 2002. 

BOSTROM, Nick. Superintelligence: Paths, dangers, strategies. The Financial Times, 

2014. 

BOSTROM, Nick. The future of humanity. Geopolitics, History, and international 

relations, v. 1, n. 2, p. 41-78, 2009. Disponível 

em:<https://citeseerx.ist.psu.edu/document?repid=rep1&type=pdf&doi=95d08dfcf982a

0a975e7fd276f1a2896304d321a>. Acesso 07/12/2025 

BOSTROM, Nick. Where are they? Technology Review, v. 111, n. 3, 2008. Disponível 

em:<https://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:6d5ee544-0990-4fc5-8010-be5b71c50a8b>. 

Acesso 16/01/2025 

DOROSHKEVICH, A. G. et al. Two-dimensional simulation of the gravitational system 

dynamics and formation of the large-scale structure of the universe. Monthly Notices of 

the Royal Astronomical Society, [S. l.], v. 192, n. 2, p. 321-337, 1980. Disponível em: 

https://adsabs.harvard.edu/pdf/1980MNRAS.192..321D. Acesso em: 23 fev. 2025. 

 

FREUD, Sigmund. Além do princípio do prazer. Tradução de Paulo César de Souza. 

São Paulo: L&PM, 2016. 

 

HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo. Tradução de Fausto Castilho. Campinas: Editora da 

Unicamp, 2014. 

 

NIETZSCHE, Friedrich. A gaia ciência. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2001. 

 

VIRK, Rizwan. The simulated multiverse: an MIT computer scientist explores parallel 

universes, the simulation hypothesis, quantum computing and the Mandela effect. [S. 

l.]: Bayview Books, 2021. 

 

WEBER, Max. A ética protestante e o espírito do capitalismo. Tradução de José Marcos 

Mariani de Macedo. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. 


